

# البحث السادس



النفقــات العسـكرية للدولة الأُموية

أ.د. وفاء عدنان حميد

# Military expenditures of the Umayyad state Prof. Wafaa Adnan Hamed, PHD University of Baghdad – College of Arts wafaaadnnan@yahoo.com

# النفقات العسكرية للدولة الأُموية

أ.د. وفاء عدنان حميد

# جامعة بغداد كلية الآداب قسم التاريخ

المقدمة

إنّ دراسة النفقات المؤسسة العسكرية في العصر الاموي لها اهمية خاصه؛ لان هذه النفقات بعدأت منذ النفقات تعتبر من مصروفات أو صادرات بيت المال كما ان هذه النفقات بعدأت منذ عهد الرسول محمد (صلّى الله عليه وسلّم) بشكل بسيط اي امتثالها في القرآن الكريم بعد ذلك تطورت في العصر الراشدي وأصبح ديوان خاص لتوزيع العطاء والأرزاق والغنائم والفيء وتوزيعها، اما في العصر الأموي فقد تطورت هذه النفقات بشكل أكثر مما سبقها من العصور السابقة بسبب كثرة الفتوحات وزيادة الجند. كما ان في هذه العصور نجد هنالك تبايناً في هذه النفقات كما ان الرواتب والعطاء الجند ثبتت في موعد محدد لتوزيعها كما ان هنالك زيادة ونقصان فيها ووراثة هذا العطاء وعليه فمن هذا المنطلق اختير موضوع بحث النفقات المؤسسة العسكرية في العصر الاموي اما لماذا خصص في العصر الاموي فيأتي من اسباب عده منها:

- ١- بعد ان تأثر العرب بالفرس وانشاء ديوان الجند وفرض العطاء لجيش المسلمين
   هل تطور هذا الديوان وأصبحت له شروط فيه؟
  - ٢- هل تطورت مصادر النفقات المؤسسة العسكرية في هذا العصر؟
- ٣- وهـل هنالـك تبايـن في توزيـع النفقـات المؤسسـة العسـكرية اي العطـاء والارزاق للجيـش
   الامـوي؟
  - ٤- هل زادت النفقات اي الرواتب والعطيات في هذا العصر كما سبقها وهل نقصت؟
- ٥ هـل حـدد وقـت لتوزيـع النفقات اي العطيات والأرزاق في هـذا العـصر وهـل اختلفت
   العصـور التـي سـبقت هـذا العـصر في ذلـك؟
- ٦- العطيات والأرزاق هـل تـورث لأهـل الجنـدي الـذي يقتـل وهـل اختلـف في العـصر الامـوي



عن عصر الراشد؟

٧- كيف كانت توزع الغنائم وهل اختلفت في العصر الاموى عن العصور السابقة:

كما ان قلة من الباحثين من درس هذا الموضوع؛ لأنّه يعد دراسة بين الاوراق والكلمات واستنتاج لكي تكتشف حقائقه وتطورات وهذا ما خشيته في البداية من ركوب الصعاب هذا الموضوع لما فيه من تطورات وتشعبات كبيره وقله المصادر ما يذكر على هذه النفقات المؤسسة العسكرية لكنني عقدت الحزام قدما ان ابحث واجمع كل شارده ووارده حول نفقات المؤسسة العسكرية من عطاء وارزاق وغنائم ووقت صرفها وزيادتها ووراثتها وشرفها مما جعل لي اطلاع على كتب متعددة في المكتبات الخاصة والعامة ولا اريد ان اتكلم عن الصعوبات المهمة وما صادفني من عناء ومشاكل لأنها تصادف كل باحث يقوم على ارتياد هذا الميدان كما ان ضياع الكثير من المؤلفات الاصلية بسبب باحث يقوم على الباحث يعمل على استخدام اساليب المنهج العلمي في صياغه البحث وتمحيصه وتحليله ونقد النصوص واستخراج الحقائق عن نفقات المؤسسة العسكرية في العصر الاموي.

وقد قسمت هذا البحث الى تسع فقرات وهى: \_

١- نشأة النفقات وديوان الجند: حيث تعرفنا على تعريف النفقة وكف كانت النفقات المؤسسة العسكرية ايام النبي محمد (صلى الله عليه وسلم) ونشاء الديوان وتعريف واسباب نشأته وتطوره في العصر الاموي.

- ٢- مصادر العطاء: وتناولها من عصر الراشدي وتطورها في العصر الاموي.
- ٣- توزيع العطاء: وتناولها من العصر الراشدي وتطوراته مع العصر الاموي.
- 3- وقت العطاء: وتناوله من العصر الراشدي وكان ثابت هذا الوقت وكيف حصل
   تأخير توزيعه في العصر الاموي.
- ٥- الزيادة في العطاء: وتناول هذا الموضوع من العصر الراشدي وكيف تغير في العصر الاسدي وكيف تغير في العصر الاموى.
  - ٦- شرف العطاء: وتناول كيف وجد في العصر الراشدي وكيف أصبح في العصر الاموي.
- ٧- وراثه العطاء: وتناول ما وضع اساسة في العصر الراشد وما استمر عليه في العصر
   الاموى.
- ٨- الارزاق: وتناول ما وضع الارزاق في العصر الراشدي وما تطور في العصر الاموي
   وكيف كانت تعطى.

٩- الغنائم: كيفية الحصول عليها وكيف توزع وما حصل في العصر الاموى من تطور.

نشأة نفقات ديوان الجند:

النفقة في اللغة تعني ذهاب المال، أنفق الرجل افتقر وذهب مالة، وأنفق الدراهم من النفقة والنفقة السم من الانفاق وما تنفقه من الدراهم نحوها وأنفق المال صرفه (ابن منظور، ٢٠٠٣، الصفحات ٦٩٣-٤٩٤)، وقد اصطلح عل تسميه النفقات بالمصاريف، أي أوجه صرف المال العام. (الكفراوي و اخرون، ١٩٨٧، صفحة ٢٧٤)

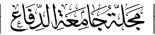
وكان المسلمون منذ عهد الرسول (صلى الله عليه وسلم) وحتى عهد الخليفة عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) يقاتلون بدون عطاء او رزق ثابت، وكانوا إذا فتحوا مدينه أو بلداً أخذوا نصيبهم من الغنائم التي يحصلون عليها عملا بالآية الكريمة ((واعلموا ان ما غنمتم من شيء فان لله خمسه وللرسول ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل)) (سورة الانفال، ايه ٤١)

ولما انطلقت الجيوش العربية الإسلامية في حروب التحرير وحققت انتصاراتها العظيمة على الفرس والروم وازدادت الأموال التي غنمها الفاتحون تطلب الامر وضع نظام جديد يكفل السيطرة على هذه الاعداد الكبيرة من المقاتلين وضبط واردات الامصار الجديدة التي تم فتحها فأنشئ ديوان الجند في عهد الخليفة عمر بن الخطاب (رضي لله عنه) في سنه ٢٠هـ/١٤٠٠م. (البلاني، ١٩٠١، صفحة ٤٣٦)

فيع رف الديـوان في لغـة لفـظ فـارسي معـرب ومعنـاة في العربيـة مجتمـع الصحـف أي الكتـاب او التسـجيل. (ابن منظـور، ٢٠٠٣، صفحـة ١٣٤/١٤٣)

اما في الاصطلاح فالديوان موضوع لفظ ما يتعلق بحقوق السطنه من الاعمال والأموال ومن يقوم بها من الجيوش والعمال (الماوردي، صفحة ١٩٩١). وحدد ابن خلدون عمل الديوان بانه يلزم القيام على اعمال الجبايات وحفظ حقوق الدولة في الدخل والخرج واحصاء العساكر بأسمائهم وتقدير ارزاقهم وصرف اعطياتهم في ابانهم (ابن خلدون، ١٣١١هم، صفحة ٣٤٣). وهذا ما يخص ديوان الجند وعمله ودوره في النظام الإداري والمالى.

ومهما تعددت الآراء في تحديد لفظة (ديوان) فأنها كانت تعني في البداية تعني مجموعة سجلات او أوراق ثم أصبحت بعد ذلك تعني مكان حفظ السجلات والكتب والقوائم التي تحوي أسماء الجند وأوصافهم



ومقدار اعطياتهم. ويبدو ان تثبيت أسماء الجند الخارجين للجهاد كان موجودا في زمن الرسول (صلى الله عليه الرسول (صلى الله عليه وسلم) فقد ورد في الأحاديث عن الرسول (صلى الله عليه وسلم) انه طلب كتابه من تلفظ بالإسلام فكتب ألف وخمسمائة رجل، وان رجلا جاء الى الرسول (صلى الله عليه وسلم) فقال: يا رسول الله أنى اكتتبت في غزوة كذا وكذا وامرأتي حاجة قال: ارجع فأحجج مع امراتك (المقيريزي، ١٩١٣م، صفحة ٣/٥٣). وكان الغرض من ذلك معرفة من خرج للقتال او من تخلف عنه وهو امر ضروري عند أنى توزيع الغنائم التى كانت تعطى لمن اشترك في القتال فعلا.

وكان السبب المباشر الذي دعا الخليفة عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) الى انشاء الديوان هو ان أبا هريرة قدم عليه بمال من البحرين فقال له: ماذا جئت به قال: خمس مائة ألف فقال له عمر: تدري ما تقول قال: نعم مائة ألف خمس مرات فقال عمر: اطيب هو قال: لا أدرى، فصعد عمر المنبر فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: أيها الناس قدا جاءنا مال كثير فان شئتم كلناه كيلا وان شئتم ان نعده عدا فقام اليه رجل فقال: يا امير المؤمنين قد رأيت هؤلاء الاعاجم يدونون ديوانا لهم فدون انت لنا ديوانا. (البلاذي، ١٩٠١، الصفحات ٢٩٤-٤٤)

فاستشار الخليفة عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) عددا من الصحابة فقال علي بن ابي طالب (عليه السلم): تقسم كل سنه ما اجتمع اليك من مال ولا تمسك منه شيئا ، وقال عثمان (رضي الله عنه): أرى مالا كثيرا يسع الناس وان لم يحصوا حتى يعرف من اخذ ممن لم يأخذ حسبت ان ينتشر الامر ، فقال له الوليد بن هشام بن المغيرة: قد جئت الشام فرأيت ملوكها قد دونوا ديوانا وجندوا جنودا فاخذ بقوله بعد ان رأى ان لابد من ضبط الأموال التي ترد الى الدولة من ثم معرفه اعداد الجند لفرض العطاء ان لابد من ضبط الأموال التي ترد الى الدولة من ثم معرف اعداد الجند الفرض العطاء ومخرمة بن نوفل وجبير بن مطعم وهم من كتاب قريش وأمرهم بكتابة الناس على قبائلهم وأراد ان يكون البدء بقرابة الرسول (صلى الله عليه وسلم) الأقرب فالأقرب ثم بمن يليهم من قبائل قريش بطن ثم الأنصار وبدا برهط سعد بن معاذ ثم الأقرب فالأقرب الله عليه وسلم) المقرب معود الخورية والدولة الفريدة والحاجة الى تكوين قوات ثابته تتولى حمايه الامصار الإسلامية الجديدة والدفاع عنها والحاجة الى تكوين قوات ثابته تتولى حمايه الامصار الإسلامية الجديدة والدفاع عنها التي أدت الى تأسيس ديوان الجند الذي تولى مهمه اعداد الجند واحصاءهم وتثبيت

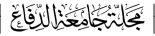
أسائهم وانسابهم وقبائلهم ليسهل استدعاؤهم وتوزيع الاعطيات عليهم، ومعرفة كل ما يتعلق بشؤونهم، فقد أراد الخليفة عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) ان يجعل من العرب امة عسكريه ويوجهها للجهاد في سبيل سيادة الإسلام، فخصص للمقاتلة رواتب واعطيات من بيت المال ليكفيهم مؤونه العمل واراد ان يحفظ سجلا بأسماء المحاربين واهلهم، فظهرت هنالك صله وثيقه بين تنظيم الجند وتنظيم الاعطيات وبين انشاء الديوان. (الدوري، ١٩٥٠، الصفحات ١٨٧-١٨٨)

اما شروط اثبات الجند في الديوان فقد وضع الفقهاء في العصور المتأخرة شروطا متعددة يجب ان يستوفيها كل من أراد الاثبات في ديوان الجند وهي: الإسلام، الحرية، السلامة من الآفات والشجاعة (أبو يوسف، ١٣٥٢هـ، صفحة ١٧٥). اما في العصر الراشدي والعصر الاموي فليس هناك ما يشير الى الالتزام بجميع هذه الشروط ولكن يمكن اعتبار شرط (الإسلام) وشرط (البلوغ) هما الشرطان الاساسيان لكل من يثبت في ديوان الجند.

الإسلام: وهو شرط ضروري ((يدافع الانسان عن دينه ويجاهد في سبيل الله فلا يجوز اثبات اهل الذمة أو من ارتدً عن الإسلام)). (الماوردي، صفحة ٢٠٤)

البلوغ: لم نعثر على ما يبين حدود السن التي يراعى فيها اثبات الرجل في الديوان الا ما أورده أبو يوسف عن عبد الله بن عمر انه قال: ((عرضني رسول الله (صلى الله عليه وسلم) للقتال يوم أحد فاستصغروني فردوني وكنت ابن أربع عشرة سنه وعرضني يوم الخندق وانا ابن خمس عشرة سنة فأجازني، قال نافع: فحدثت بهذا الحديث عمر بن عبد العزيز وهو خليفة فقال: ان هذا الفرق بين الكبير والصغير قال: فكتب الى عماله: من بلغ خمس عشرة سنه فافرضوا له في المقاتلة (أبو يوسف، قال: فكتب الى عماله: من بلغ خمس عشرة سنه فافرضوا له في المقاتلة (أبو يوسف، ١٣٥٧هــ، صفحة ١٧٥). وقد ايد ابن سعد هذه الرواية حيث ذكر ان الخليفة عمر بن عبد العزيز كتب الى عماله في الافاق ان لا يفرضوا لابن أربع عشرة سنة في القتال ويفرضوا لابن خمس عشرة في المقاتلة (ابن سعد، ١٣٧٧هــ، صفحة ١/٥٥). مما يدل عمل ان هذه السن كانت تؤهل صاحبها للانضمام الى صفوف المقاتلة. أما الصبيان الذين هم دون مرحلة البلوغ فلا يجوز اثباتهم في الديوان بل يعتبرون من جملة الاسراري والاتباع. (الماوردي، صفحة ٢٠٢)

وكانت أوصاف المقاتلين تدرج في الديوان الجند كمقدار سنة ولونه والعلامات الفارقة في وجهه او جسمه؛ لئلا تتفق الأسماء (الماوردي، صفحة ٢٠٤). لذلك فان الديوان الجند الذي انشأه الخليفة عمر بن الخطاب (رضى الله عنه) أصبح في العصر الأُموي



بسبب توسع الفتوح وانتشار رقعة الدولة العربية الإسلامية، ومؤسسة كبيرة حظيت بالهتمام الخلفاء والولاة الامويين وتولى ديون الجند العناية بكل ما يتعلق بالشؤون العسكرية كأعداد الجند واحصائهم وتولى استدعائهم للحملات العسكرية وبيان استحقاق كل منهم من الارزاق والعطاء وتجهيزهم بالسلاح و العدد والمهمات الحربية وتثبيت أسماء الملتحقين الجدد وحذف أسماء المتخلفين او من استشهد في المعارك او من استعفى من الخدمة لاي سبب كان . وأصبح اولئك المقاتلون الجند النظامي للدولة العربية الإسلامية ورجالها المتفرغون للجهاد في سبيل الدفاع عن الإسلام ودياره فكان القبواد إذا ما أرادوا الاعداد للحملات العسكرة احضروا دفاتر الديوان واختاروا منها المقاتلين . (ابن عبد الحكم، ١٩٦١م، صفحة ١٤٢)

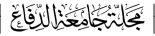
وأصبح لكل مصر من الامصار الإسلامية ديوان للجند، ففي العراق كان هناك ديوان للجند في كل من الكوفة والبصرة وجميع الامصار التي فتحت على يد العرب الفاتحين (٢). (الطبري، ١٩٦٩، صفحة ٥/٤٠٥) وإذا كانت خلافة عبد الملك بن مروان قد شهدت حركه تنظيم وتعريب الدواوين الى العربية فان خلافه هشام بن عبد المالك تميزت بدقه تنظيم هذه الدواوين فقد قال عبد الله ابن علي بعد انتصار الدعوة العباسية (جمعت الدواوين بني مروان فلم ار ديوانا اصح ولا أصلح للعامة والسلطان من ديوان هشام) (الطبري، ١٩٦٩، صفحة ٧/٣٠٣).وهذا ما يبين ان الاموين اهتموا بالديوان والنفقات العسكرية.

وقد اشتهر عدد من الكتاب دواوين الجند في العصر الاموي منهم عبد الملك بن مروان الذي كان كاتب ديوان الجند في المدينة في خلافة معاوية، وعمرو بن سعيد بن العاص الذي تولى ديوان الجند في خلافة معاوية وابنه يزيد (الجهشياري، ١٣٥٧هـ، صفحة ٢٤). ومسلمة بن مخلد كاتب ديوان الجند في خلافة معاوية (ابن عبد الحكم، 1971م، صفحة ١٧٠). وميمون بن مهران كاتب ديوان الجند في خلافة عمر بن عبد العزيز (ابن سعد، ١٣٧٧هـ، صفحة ٥/ ٣٨٠). وأسامة بن زيد كاتب ديوان الجند في خلافة عرب ن عبد العزيز ابن سعد، ١٣٥٧هـ، صفحة ٥/ ٣٨٠). وأسامة بن زيد كاتب ديوان الجند في خلافة يزيد بن عبد الملك بن محمد في خلافة يزيد بن عبد الملك بن محمد الربيع الخثعمي في خلافة مروان بن محمد. (الجهشياري، ١٣٥٧هـ، صفحة ٦/ ١٨٨)

مصادر العطاء:

وبعد ان تم وضع الديوان في عهد الخليفة عمر بن الخطاب (رضى الله عنه) وتم تثنت أسماء المقاتلين ومقدار اعطياتهم كان لابد من مورد ثابت لتأمين عطاء الجند وارزاقهم ولمن يأتي بعدهم. وقد طلب بعض الصحابة من الخليفة عمر (رضي الله عنه )ان يـوزع عليهـم مـا افـاء اللـه عليهـم مـن الشـام والعـراق وقالـوا: اقسـم الارضـين بـين الذيـن افتتحوها كما تقسم غنيمة العسكر فأبى الخليفة ذلك عليهم وقال ((قد اشرك الله الذين يأتون من بعدكم في هذا الفيء فلو قسمته لم يبقَ لمن بعدكم شيء ولئ بقيت ليبلغ ن الراعي بصنعاء نصيبه من هذا الفيء ودمه في وجهه )) ثم كتب الى سعد بن ابي وقياص بعيد تحريير العيراق (فياذا اتناك كتابي هيذا فانظير منا اجليب النياس علييك به الى المعسكر من كراع ومال فاقسمه بين من حضر من المسلمين واترك الارضين والانهار لعمالها ليكون ذلك في اعطيات المسلمين فانك ان قسمتها بين من حضر لم بكن لمن بعدهم شيء. (أبو بوسف، ١٣٥٢هـ، صفحة ٢٤) وقيد دل هذا الاحراء عيل بعيد نظر الخليفة عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) في تطبيق النهج الإنساني والحضاري لرسالة الإسلام؛ لان تقسيم دخيل هذه المقاطعيات بين من اشترك في تحريرها من المقاتلية سيؤدي الى خلق طبقة من المقاتلة الأوائل الذين سيستأثرون وحدهم بالواردات ولا يبقى شيء لمن يائي بعدهم وبذلك سيصبح في كل مصر طبقتان إحداهما تأخذ العطاء والأخرى محرومة منه مما سيكون سبب للتصادم والانشقاق ،وإذا اقتصر توزيع الفيء على المقتلة الأوائل فقد يودى بهم الى التراخى وعدم الاشتراك في الحروب المقبلة ويعيق الدولة عن تهيئة المقاتلية الذين تحتاج اليهم لغرض الاستمرار في حروب التحرير وعلى الرغم من معارضة بعض الصحابة للخليفة عمر في هذا الاجراء(١) (أبو يوسف، ١٣٥٢هـ.، صفحة ٢٤،٢٦).الا ان غالبية الصحابة أيّدوه في ذلك وعلى رأسهم على بن ابي طالب (عليه السلام) الذي قال: ((قسمتها اليوم لم يكن لمن يجيء بعدنا شي، ولكن نقرها في أيديهم يعملونها فتكون لنا ولمن بعدنا )). (اليعقوبي، ١٩٣٩، صفحة ٢/١٢٩) وفي روايـة عـن البـلاذري ان الخليفـة عمـر قـد قـدم الجابيـة فـاراد قسـمة الأرض بـين المسلمين لأنها فتحت عنوةً فقال معاذ بن جبل: (والله لان قسمتها ليكونن ما تكره ويصير الشيء الكثير في ايدي القوم ثم يبيدون فيبقى ذلك لواحد ، ثم يأتي من بعدهم قوم يسدون الإسلام مسدا فلا يجدون شيئا فانظر امرا يسع اولهم اخرهم فصار الى

<sup>(</sup>١) وكان عل راس المعارضين عبد الرحمن بن عوف والزبير بن العوام وبلال الحبشي



قول معاذ) (البلاني، ١٩٠١، صفحة ١٥٠١). وبعد ان عقد الخليفة عمر مجلسا حضره عددٍ من المهاجرين والأنصار للتشاور في الأمور قال لهم: (وقد رأيت أن احبس الارضين بعلوجها واضع عليهم فيها الخراج وفي رقابهم الجزية يؤدونها فتكون فيئا للمسلمين، المقاتلة والذرية ولمن يأتي بعدهم ارايتم هذه الثغور لابد لها من رجال يلزمونها أرأيتم هذه المدن العظام كالشام والجزيرة والكوفة والبصرة ومصر لابد لها من ان تشحن بالجيوش وادرار العطاء عليهم فمن أين يُعطى هؤلاء اذا قسمت الأرضون (أبو يوسف، ١٣٥٧هـ، صفحة ٥٠). لذلك أصبحت أموال الفيء وهي واردات الأراضي المفتوحة من الخراج والجزية وهي المورد الأساس لعطاء الجند وارزاقهم (الماوردي، صفحة ١٢٦). وقد عدّ ابن سلام موارد الأرض التي حررت عنوةً أو صلحاً هي المورد الأساسي لعطاء الجند فيقول: ((فهذان النوعان من الأرضين الصلح والعنوة التي تصير فيئا تكونان عاما للناس في الاعطية وارزاق الذرية وما ينوب الامام من أمور العامة)) (ابن سلام، ١٣٥٥هـ) الصفحات ١٨٥-١٨٨)

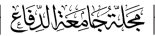
مما تقدم يتضح أن أهم الأسباب التي دعت الخليفة عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) الى عدم تقسيم الأراضي هي: تحقيق مورد مالي ثابت ومستمر لبيت المال، وجعل واردات الفيء لكل المسلمين وعدم تحقيق مبدا الملكية الكبيرة او مبدا وراثة الاراض وأخيرا استمرار شحن الجيوش وادرار العطاء عليها وحماية الثغور والدفاع عنها.

وقسم الخليفة عمر (رضي الله عنه) أموال الفيء وكما كان متبعا أيام الرسول (صلى الله عليه وسلم) وابي بكر (رضي الله عنه) الى خمسة اقسام، فقسم الخمس الأول عملا بالآية الكريمة ((ما افاء الله على الرسول من اهل القرى فلله وللرسول ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل كي لا يكون دُولةً بين الأغنياء منكم)) (سوره الحشر، واليتامى والمساكين وابن السبيل كي الأخرى فقد أوضح الماوردي وجوه صرفها بقوله: الآية ٧). وأما أربعة اخماس الفيء الأخرى فقد أوضح الماوردي وجوه صرفها بقوله: (واما أربعة اخماس (الفيء) ففيه قولان: أحدهما انه للجيش خاصة لا يشاركهم فيه غيرهم ليكون معدا لأرزاقهم، والقول الثاني انه مصروف في المسالح التي منا ارزاق الجيش وما لا غنى للمسلمين عنه (الماوردي، صفحة ١٢٧). وفي كلتا الحالتين اللتين الوردهما الماوردي فان أعطيات الجند وارزاقهم تشكل النصيب الاوفر من أموال الفيء. وقد سار الامويون على القواعد التي وضعها الخليفة عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) في تامين اعطيات الجند من واردات الخراج والجزية فاذا ما زادت من أموال الغراج والجزية زيادة حملت هذه الزيادة الى الخليفة ليضعها في بيت المال المعد للمصالح والجزية زيادة حملت هذه الزيادة الى الخليفة ليضعها في بيت المال المعد للمصالح

العامة، او لإكمال النقص في اعطيات المقاتلة في امصار أخرى. وهو امر منطقي يبين سلامة التدبير الذي وضعه الخليف عمر في تامين مورد ثابت للعطاء لئلا يستأثر مقاتلو كل مصر بواردات الفيء ويحرم منها من يأتى بعدهم.

امـا إذا نقضت أمـوال الفـيء عـن عطـاء الجنـد فالخليفـة مطالـب بتمامهـا مـن بيـت المـال (الماوردي، صفحة ٣١).أو بتأمين مورد للعطاء من خراج مقاطعات أخرى. ويحدثنا البلاذري واليعقوبي عن حالة من هذه الحالات، فقد كانت نهاوند من فتوح اهل الكوفة والدينور من فتوح اهل البصرة، فلما كثر المسلمون بالكوفة احتاجوا أن يزادوا في موارد العطاء المخصص لهم فأضيفت إليهم واردات الدينور وهي التي تسمّي (ماه الكوفة)؛ لان مالها يحمل أعطيات اهل الكوفة وعوض اهل البصرة بواردات نهاويد فسميت نهاونـد (بمـاه البـصرة) وذلـك في خلافـة معاويـة. (البـلاذي، ١٩٠١، صفحـة ٣٠٣) وفي ولاية الحجاج بن يوسف الثقفي على العراق استطاع المهلب بن ابى صفرة اجلاء الخوارج بزعامة قطرى بن الفجاءة عن فارس، فلما صارت فارس كلها بيد المهلب بعث الحجاج عماله واخذها من المهلب وبلغ ذلك عبد الملك بن مروان فكتب الى الحجــاج: ((امــا بعــد فــدع بيــد المهلــب خــراج جبــال فــارس فانــه لابــد للجيــش مــن قــوة ولصاحب الجيش من معونة ودع له كوره فسا ودرابجرد وكورة اصطخر)). فنزلها المهلب فلعث عليها عماله فكانت له قوة على عدوه وما يصلحه (ياقوت الحموي، صفحة ٤/ ٢٦١). وقد اتخذ عبد الملك هذا الاجراء حتى لا ينكص أصحاب المهلب عل اعقابهم فيرتدون عن نصرته إذا لم يجدوا سعة في الرزق. (الطبري، ١٩٦٩، صفحة ٣٠١/٦) وفي سـنة ١٠١هـــ/٧١٩م كتـب الخليفـة عمـر بـن عبـد العزيـز الى عقبـة بـن زرعــة الطائبي والى الخراج بخراسان (...وليس من ثغور المسلمين ثغر اهم الى ولا أعظم عندي من ثغر خراسان فاستوعب الخراج وأحرزه من غير ظلم فان يكف لك لاعطياتهم فسبيل ذلك والا فاكتب الى حتى احمل اليك الأموال فتوفر اعطياتهم) (الطبري، ١٩٦٩، صفحة ٦٨/٦).وهذا ما يبين اهتمام الخلفاء في توزيع العطاء ومصادرة.

ولما كانت أموال الفيء من الخراج والجزية مخصصة للعطاء، فلا يجوز ان تصرف في أهمل الصدقات كما لا يجوز ان تصرف كل في أهمل الصدقات في اهمل الفيء ويصرف كل واحد من المالين في اهله، ويقول الماوردي: ((واهمل الصدقة من لا هجرة له وليس من المقاتلة عن المسلمين ولا من حماة البيضة واهمل الفيء هم ذوو الهجرة الذابون عن البيضة والمانعون عن الحريم والمجاهدون للعدو)) (الماوردي، صفحة ١٢٧)، ففي



خلافة معاوية أعلن والي المدينة مروان بن الحكم عن وجود عجز في أموال العطاء وان الخليفة معاوية كتب اليه أن يأخذ من صدقة مال اليمن اذا مرت بالمدينة ويوزعها عليهم، فجثا الناس عل ركبهم وهم يقولون لا والله لا نأخذ منها درهما واحدا اناخذ حق غيرنا انما مال اليمن صدقة والصدقة لليتامى والمساكين وانما عطاؤنا من الجزية فاكتب الى معاوية يبعث ببقية عطائنا فكتب اليه بقولهم فبعث اليه معاوية ببقيته. (ابن سلام، ١٩٩٥هم، صفحة ٣٦٩)

## توزيع العطاء:

لقد وضع الخليفة عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) اسسا ثابتة لتوزيع العطاء، وقد أوضح ذلك بقوله: ((والله الذي لا إله الا هو ما أحد الا وله في هذا المال حق أعطيه أو منعه، وما أحد أحق به من أحد الا عبد مملوك وما انا فيه الا كأحدكم ولكنا على منازلنا من كتب الله عز وجل وقسمنا من رسول الله (صلى الله عليه وسلم) فالرجل وتلاده في الإسلام والرجل وقدمه في الإسلام والرجل وغناه في الإسلام والرجل وعاجته في الإسلام)) (أبو يوسف، ١٣٥٢هم، صفحة ٢٤)؛ لذلك صنف عمر أهل العطاء الى درجات مبتدئاً بالقرابة من الرسول (صلى الله عليه وسلم) ثم القدم في الإسلام والخدمة في الإسلام ثم الحاجة.

وهكذا نرى ان العطاء الذي وضع الخليفة عمر (رضي الله عنه) اسسه الأولى لم يشمل العرب جميعهم، بل شمل أهل المدينة من المهاجرين والانصار وهم قلب الامة العربية الإسلامية، ثم أضيفت إليهم القبائل التي اشتركت في حروب التحرير ومن لحق بهؤلاء من قبائل لتعزيز قوة المسلمين الحربية، ولم يدخل أهل مكة في الديوان لم يفرض لهم العطاء؛ لأنه لم يكن يرسلهم في الغزوات (ابن سلام، ١٣٩٥هم، صفحة ٣٣٠). واستنادا الى هذه الأسس التي وضعها الخليفة عمر (رضي الله عنه) فقد تراوحت اعطيات المقاتلة بين خمسة الى ثلاثة الاف درهم سنويا إذا استثنينا عطاء عائشة وبقية زوجات الرسول (صلى الله عليه وسلم) وعمه العباس بن عبد المطلب الذي تراوح بين أثني عشر ألف الى عشرة الاف درهم سنويا. (أبو يوسف، ١٣٥٧هم، صفحة ٤٤)

وقد خص الخليفة عمر (رضي الله عنه) المقاتلة الاولين بالأفضلية في العطاء دون ان يغفل بقية الناس بصرف النظر عن أصلهم وعشائرهم او مكانتهم، ففرض لأهل بدر من المهاجرين والانصار خمسة الاف درهم سنويا (البلاذي، ١٩٠١، صفحة ٤٣٧). واربعة

الاف درهم لمن أسلم بعد بدر وشهد أحد ولمهاجرة الحبشة (الطبري، ١٩٦٩، صفحة ٣/١٢). وثلاثة الاف درهم لمن هاجر قبل فتح مكة، ولأهل الأيام قبل القادسية (البلاذي، ١٩٠١، صفحة ٧٣٤). والفي درهم لمسلمة الفتح ولأهل القادسية واليرموك، وفرض لأهل الشجاعة والبلاء في الحرب من اهل القادسية واليرموك الفين وخمسمائة درهم (الطبري، ١٩٦٩، صفحة ٣/١٢). وفرض لباقي المقاتلة لكل رجل ما بين الفين الى الالف الى تسعمائة الى خمسمائة الى ثلاثمائة ولم ينقص أحد من ثلاثمائة الى البلاذي، ١٩٠١، صفحة ٨٣٤). ولم يفرق عمر في العطاء بين العرب والموالي، فقد كتب الى الراء الاجناد: ((ومن اعتقم من الحمراء فاسلموا فالحقوهم بمواليهم لهم ومالهم وعليهم ما عليهم وان أحبوا ان يكونوا قبيلة وحدهم فاجعلهم السوتهم في العطاء. (ابن سلم، ١٩٥٥هـ، صفحة ٣٣٥)

وفرض لنساء المقاتلين وابنائهم، فرض للنساء ما بين ستمائة الى مائتي درهم لأبناء المقاتلين مائه درهم ولكل منهم (أبو يوسف، ١٣٥٢هم، صفحة ٤٦). وكان من رأيه ان لا يفرض للمولود حديثا حتى يفظم ثم عدل عن ذلك ففرض لكل مولود مائة درهم او عشرة دنانير. (ابن سلام، ١٣٩٥هم، صفحة ٣٤٢)

وفي بداية العصر الاموي وبفعل التطوير الذي حصل في الدولة العربية الإسلامي وشمل أجهزتها ومؤسساتها، فقد شمل هذا التطور نظام العطاء الذي وضعه الخليفة عمر بن الخطاب (رضي الله عنه)، فلم تعد المقاييس التي وضعها كالسبق في الإسلام والغناء عن الإسلام والحاجة هي التي تقرر فرض العطاء وانما الذي كان يقرر ذلك الولاء للدولة والخدمة في قواتها ومؤسساتها، فقد تبارت ابرز قبائل الشام وهم اليمنيون القيسيون في اظهار الولاء لمعاوية مقابل المكافآت المادية والتعين في الوظائف، وكان الحد الأدنى لعطاء الاجند في العصر الاموي يتراوح ما بين مائتين الى ثلاثمائة درهم سنويا (الطبري، صفحة ٢/١٢). ويبدو ان (الطبري، صفحة ٢/٢٢) (الطبري، صفحة تاليال المصار وخاصة رجال القبائل التي هاجرت حديثا الى الامصار الإسلامية واستمر هذا المقدار كحد ادنى للعطاء حتى نهاية العصر الاموي.

#### وقت العطاء:

كان العطاء يدفع في شهر المحرّم من بداية كل سنة هجرية وهذا ما جرى عليه دفع العطاء في عهد الخليفة عمر بن الخطاب (رضى الله عنه) (الطبري، الصفحات ٤٢/٤-



٤٣).ويبدو ان دفع العطاء في المحرّم من كل سنة كان هو المعمول به طيلة عهد الخلفاء الراشدين ويداية العهد الاموي.

ولما كانت وارادت الخراج والجزية هما المورد الرئيس للعطاء؛ لذلك فليس من السهل دفع العطاء في وقته المحدد (المحرم) لاعتماد الخراج والجزية على نضوج الاثمار والغلات وفي هذه الحالة كان العطاء يؤخر عن موعده المقرر ولا شك ان لهذا تأثيراً كبيراً في الأحوال العامة الاقتصادية التي تعتمد الى حد كبير على العطاء. (العلي، ١٩٥٣م، صفحة ١٩٧٧)

وكان عدم دفع العطاء في وقته المحدد يعد من أهم المشاكل التي واجهت الخلفاء والولاة الامويين ولاسيما المتأخرين منهم، لذلك نراهم يحرصون دائما في بداية توليهم الحكم على تذكير الناس بأنهم سيعملون على دفع العطاء في المحرّم من كل سنة، وكان الوليد بن يزيد بن عبد الملك يقول: ((محرمكم ديونكم وعطاؤكم به تكتب الأيام شهرا وتطبع (ابن الاثير، ١٣٨٥هم، صفحة ٥/٢٦٨). نخلص من ذلك أن الخلفاء الاموين حرصوا على توزيع العطاء في وقته المحدد دون تأخير أي انه في شهر المحرّم.

وبعد مقتل الوليد في سنة ١٢٦هـ/٧٤٣م بويع ليزيد بن الوليد بن عبد الملك الذي خطب في الناس وقال: ((أيها الناس ان لي على ان لا اضع حجرا على حجر ولا لبنة على لبنة ... ولكم اعطياتكم في كل سنة وارزاقكم في كل شهر حتى يكون اقصاكم كادناكم (الطبري، صفحة ٧/٢٦٩). وهذا يدل اهميه توزيع العطاء واهتمام الخلفاء بعده توليتهم أمر الخلافة.

الا ان اهـل حمـص ثـاروا عليـه مطالبـين بـدم الوليـد، وتعاهـدوا فيمـا بينهـم على عـدم الدخول في طاعـة يزيـد واشـترطوا عـل ان مـن سـيتولى الخلافـة ان يعطيهـم العطـاء مـن المحـرم الى المحـرم (الطـبري، الصفحـات ٧/٢٦٢-٢٦٣). وكان تأخـير العطـاء يـؤدي في بعـض الأحيـان الى تذمـر النـاس، وقـد يسـبب الثـورات، وأدى تأخـير العطاء في خراسـان سـنه ١٢٦هــ/٧٤٧م وفي عهـد نـصر بـن سـيار الى الاسـتعانة بالحـرس وتفريقهـم في المسـجد خوفـا مـن حـدوث الفتنـة بسـبب مطالبـة الجنـد المسـتمرة بالعطـاء. (الطـبرى، صفحـة ٧/٥٨٧)

# الزيادة في العطاء:

وكانت العادة قد جرت ان تشمل المقاتلين زيادة في اعطياتهم وكان الخليفة عثمان وكان الخليفة عثمان (رضى الله عنة) ((أول خليفة زاد الناس في اعطياتهم مئه درهم)) (الطبري،

صفحة ٤/٥٤٧) واستمرت هذه الزيادة عند تولي كل خليفة ويبدو أن هذه الزيادة في العطاء لم تكن ثابتة أو دائميه وانما كانت تدفع اما بمناسبة تولى الخليفة للحكم أو لترغيب الناس للانضمام الى الحملات، كما ان الحاجة الشديدة الى المقاتلين الذين تطلبتهم حروب التحرير وزيادة وارادات الخراج ادت الى زيادة العطاء في العصم الاموي زيادة كبيرة وخاصة اثناء الحملات العسكرية، وقد اصابت الجند زيادة في عطائهم ومقدارها مائه درهم خلال ولاية مصعب بن الزبير على العراق، الا ان الحجاج بن يوسف الثقفي رفض هذه الزيادة، عندما رد عليه عبد الله بن الجارود احد زعماء القبائل في الكوفة بان عبد لله الملك بن مروان قد أمر هذه الزيادة وأجازها رفض ذلك أيضا مما تسبب في حدوث حركة ابن الجارود في العراق ويت تطورت واتفق ابن الجارود مع جماعة من أهل الكوفة على اخراج الحجاج من العراق ونقض بيعة عبد الملك وحصلت الفتنة وتحارب الفريقان الى ان انتصر الحجاج وقتل ابن الجارود في سنة ٢٧هـ/١٩٠٥. (الطبري، الصفحات ٢/١٠/١٠)

وعندما استطاع المهلب بن أبي صُفرة ان يقضي على حركة الخوارج الازارقة في سنة ٨٧هـ/٢٩٧م زاد الحجاج في اعطيات الجند شم قال ((هولاء أصحاب الأفعال واحق بالأموال هولاء حماة الثغور وغيظ الأعداء)) (الطبري، صفحة ٢١٩٦).ولما تمرّد ابن الاشعث كتب الحجاج الى الملك الترك الذي التجاً عنده ابن الاشعث: ((اما بعد فاني بعثت اليك عمارة بن تميم في ثلاثين الف من اهل الشام ...يجري على كل رجل منهم في كل شهر مئه درهم يستطعمون الحرب استطعاما يطلبون ابن الاشعف)) (الطبري، صفحة ٢/٣٩). ومن المحتمل ان هذا المقدار من العطاء الذي ذكره الحجاج كان عطاء وقتيا وإن الغرض من ذلك كان سياسيا وقصد منه التهديد.

وزاد الخليفة عمر بن عبد العزيز في اعطيات اهل الشام عشره دنانير (اليعقوبي، صفحة ٢/٣٦٧). وعندما تولى الوليد بن يزيد بن عبد الملك زاد في العطاء عشرة دنانير، ثم خص أهل الشام بزيادة عشرة دنانير أخرى قائلا لهم:

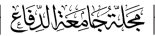
بأن سماء الضر عنكم ستقلع

ضمنت لكم ان لم تعقني عوائق

وأعطية منى عليكم تبرع (ابن الاثير، صفحة ٥/٢٦٨)

سيوشك الحاق معا وزيادة

وعندما بويع يزيد بن الوليد بن عبد الملك سنة ١٢٦هـ/٧٤٣م أنقص الزيادة التي زادها سلفه الوليد ورد العطاء الى ما كان علية أيام هشام فسمي بيزيد الناقص (اليعقوبي، صفحة ٢/١٤). وفي سنة ١٢٩هـ/٧٤٦م زاد وإلى المدينة عطاء المقاتلة عشرة



دنانير ترغيبا لهم في قتال الخوارج الذين دخلوا مكة، وكانت تدفع للمقاتلة في بعض المناسبات مبالغ تسمّى المعونة. (ابن سعد، صفحة ٥/٣٧٥)

وخصص الخليفة عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) لمن ولد حديثا من أبناء المقاتلة درهم في كل يوم من أيام رمضان وقد أقر بذلك أيضا الخليفة عثمان (الطبري، صفحة ٤/٥٤٠)، وكان مقدار المعونة في ولاية زياد بن أبيه على العراق خمسين درهما معونة الفطر وخمسين درهماً معونة الأضحى وفي سنة ٦٣هــ/١٨٢م اعطي لكل رجل من الهلا الشام انتدب لقتال ابن الزبير مئه دينار معونة. (الطبري، صفحة ٥/٤٨٣)

#### شرف العطاء:

أما شرف العطاء فقد كان الخليفة عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) هو أول من أوجده وكان من رأيه التفضيل على السوابق والغناء عن الإسلام (ابن سلام، ١٣٩٥هم، صفحة ٥٧٥)، فهو الذي فضّل في العطاء العباس بن عبد المطلب لشرفة وزوجات الرسول (صلى الله عليه وسلم) لقربهن منه ومحبته لهن ورفع عطاء الحسن والحسين (عليهما السلام) وجعله مثل عطاء أبيهما لشرفهما ومكانتهما من رسول الله (صلى الله عليه وسلم). (أبو يوسف، ١٣٥٧هم، صفحة ٤٢)

وفرض لأسامه بن زيد وسلمان الفارسي وعمار بن ياسر عطاءً أكثر من عطاء إخوانهم لسبقهم في الإسلام ودفاعهم عنه. (ابن سلام، ١٣٩٥هم، الصفحات ٣٣٣-٣٣٧) وكتب الى عمرو بن العاص في مصر ان ((افرض لمن بايع تحت الشجرة في مئتين دينار من العطاء وابلغ ذلك لنفسك بأمارتك وافرض لخارجة بن حذافة في الشرف لشجاعته، ولعثمان بن قيس السهمي لضيافته)) (ابن عبد الحكم، ١٩٦١م، صفحة ١٩٨٨).ويتبين ان اهتمام الخلفاء بشرف العطاء في هذا العهد.

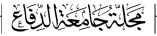
وقد بلغ من يأخذ عطاء الشرف في مصر في خلافة معاوية أربعة الاف رجل يأخذ كل منهم مئتي دينار (ابن عبد الحكم، ١٩٦١م، صفحة ١٤٥). وفي ولاية زياد على العراق كان في ديوان الكوفة من يأخذ عطاء الشرف ومقداره الفي درهم (الطبري، صفحة ٥/٢٤٢). وفرض الوليد بن عبد الملك لموسى بن نصير بعد عودته من افريقيا ولولده ولمن قدم معه من رجال قريش في الشرف ، وفرض عمر بن عبد العزيز لرجال في شرف العطاء في الفين (ابن سعد، صفحة ٥/٣٤٦). اما هشام بن عبد الملك فإنّه حدد مرتبة شرف العطاء بحد أعلى وهو مئتى دينار وبحد ادنى وهو مائة وسبعون دينار،

ولم يكن مقدار ما يدفع لشرف العطاء بالدرجة التي تجعل من يأخذه غنيا كما ان منحة لم يثر أية منازعات او منافسات بين الناس ،ومع ذلك كان يعتبر شرفا عظيما يستحق التسجيل ،وان لم يتطلب القيام بواجبات او تحمل مسؤوليات. (العلي، ١٩٥٣م، صفحة ١٣٢)

### وراثة العطاء:

ومن القواعد التي وضعها الخليفة عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) في العطاء واستمرت طيلة العصر الاموي هي وراثة العطاء ويقول البلاذري: ((إن عمر فرض لعيال المقاتلة وذريتهم العشرات (دنانير) فأمضى عثمان ذلك ومن بعده من الولاة وجعلوها موروثة يرثها ورثة الميت ممن ليس في العطاء)) (البلاذي، ١٩٠١، صفحة ٤٤٥).مما يتبين انه اهتمام الخلفاء بأهل الجندي الميت وصرف عطائه لهم. ويروى بن سلام بن عمر بن الخطاب (رضى الله عنه) بعث الى سعد بن ابني وقاص بأموال وردت اليه بعده معركة جلولاء وطلب منه أن يقسمها بين الذين شهدوا المعركة ومن كان منهم قد استشهد فيدفعها الى ورثته (ابن سلام، ١٣٩٥هـ، صفحة ٣٧٠).وعندما توفي الصحابي عبد الله بن مسعود قال الزبير بن العوام للخليفة عثمان (رضي الله عنه) أعطني عطاء عبد الله فعيال عبد الله أحق به من بيت المال فأعطاه خمسه عشر الفا (ابن سلام، ١٣٩٥هـ.، صفحة ٣٧١). لذلك يقول الماوردي ((فاذا مات احدهم (المقاتلة) أو قتل كان ما استحقه من عطائم موروثا عنه على فرائض الله وهوه دين لورثته في بيت المال)) (الماوردي، صفحة ٢٠٦)، وقد انكر الخليفة عمر بن العزيز وراثة العطاء واراد ان يلغيها ويعمـم الفريضــة الا انــه عــدل عــن ذلــك بعــد ان قــال لــه احــد أصحابــه (انــي اتخــوف ان يســتن بـك مــن بعــدك في قطــع الوراثــة ولا يســتن بــك في عمــوم الفريضــة) (البــلاذي، ١٩٠١، صفحـة ٤٤٥)،لذلك ارسـل كتبـة الى الامصـار ان : ارفعـوا كل منفـوس نفـرض لـه وارفعـوا موتاكم فإنما هو مالكم نرده عليكم (ابن سعد، صفحة ٥/٣٤٦). فكان إذا استحق الرجل عطائله ثم مات أعطاه ورثته. (ابن سلام، ١٣٩٥هـ، صفحة ٣٧٠) لقد كانت المشاركة في الحملات والخروج للجهاد إذا دعت الحاجة شرطا أساسا لمن

لقد كانت المشاركة في الحملات والخروج للجهاد إذا دعت الحاجة شرطا أساسا لمن يثبت في ديوان الجند ويفرض له العطاء. ويبدو أن كثيراً من المقربين للبيت الاموي أو ولاتهم كانوا لا يخرجون للقتال وقد فرض الخليفة هشام بن عبد الملك المشاركة في الحملات الحربية على كل من يأخذ العطاء او يرسل بدلا عنه لذلك كان منهم من



بوسف، ۱۳۵۲هـ، صفحة ٤٧)

يغزو بنفسه ومنهم من يخرج بديلا ولم يستثن الخليفة هشام نفسة من هذا الشرط، فكان برسل مولاه يعقبوب بدلا عنيه ويعطييه عطاءه البالغ مائتي دينيار وللتخليص من الخروج للقتال كان بعضهم يجعلون انفسهم في وظائف تبعد عنهم وفريضه الم شاركه في الحمالات كان يمارسوا بعض الاعمال في الديوان فقد كان (داود بن على وعيسي بن على في أعوان السوق بالعراق لخالد بن عبد الله القسرى فأقاما عنده ووصلهما ولولا ذلك لم يقدر على تصييرهما عنده ولأخذا بالغزو فجعلهما في الاعوان (الطبري، صفحة ٢٠٢/٧). ويظهر ان نسبه استخدام البدلاء في العصر الاموي ازدادت حصة اثناء قتال الخوارج أو في الحروب التي جرت عند الأطراف البعيدة للدولة العربية الإسلامية (العلي، ١٩٥٣م، صفحــة ١٤٠).وقــد ضرب عمــرو بــن ســعيد البعــث عــل اهــل الديــوان في المدينــة لأرسال جيش لقتال ابن الزبير في مكة وقال لهم: اما أن تأتو ببدل وما أن تخرجوا (ابن قتیبه، صفحة ٣/٢). وقد ظهر اصطلاح الجعالة او التجاعل ويراد به (ان يكتب الغـزو عـل أرحـل فبعطـي رحـلا آخـر شـيئا ليخـرج مكانـه أو بدفـع المقيـم إلى الغــازي ويخرج هو، أو أن يكتب البعث على الغزاة فيخرج من الأربعة ومن الخمسة رجلا واحد ویجعل له جعل) (ابن منظور، صفحة ١١/١١١). وفي سنة ٨٨هـ /٧٠٦ م ضرب الوليد بن عبد الملك البعث على اهل المدينة لإخراج الفين رجل وإنهم تجاعلوا فخرج ألـف وخمسـمائة وتخلـف خمسـمائة (الطبري، صفحـة ٦/ ٤٣٤). وفي سـنة ١٠٧هـــ/ ٧٢٥م غزا الصائفة معاوية بن هشام بن عبد الملك فخرج معه البعث الذي ضربه هشام على المدينة سنة ١٠٦هـ/٧٢٤م وقدّموا على الجعائل. (الطبري، صفحة ٧/٤) وكان يشترط على المقاتلة من أصحاب العطاء ان يجهزوا أنفسهم بالسلاح فكان كل مقاتل ملزماً بان يهيا سلاحه سواء كان سيف أو رمحا أو قوسا لعدم تمكن الدولة من توفير السلاح لكل المقاتلين، اما الخيول فلم يكن بمقدور كل شخص الحصول عليها لذلك كان الخليفة عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) اربعه الاف فرس موسومه في سبيل الله فاذ لم يكن عطاء الرجل كافيا او محتاجا أعطاه فرسا على ان يضمن

وعندما توسعت حروب التحرير وازداد ما يحصل عليه المقاتلون من الغنائم أصبح من السلام من العنائم أصبح من السلام السلام السلام السلام السلام السلام المنائم السلام وكان حرص بعض القوات يدفعهم الى ان يفرضوا على المقاتلين بتجهيز أنفسهم بكامل

رعايته في علفة وشربة وإن أصيب الفرس في الحرب فليس على صاحبه شيء. (أبو

السلاح، وكان كثير بن شهاب على الري والقزوين في خلافة معاوية (البلاذي، ١٩٠١، صفحة ٥٣٠)، فكان إذا خرج للقتال (اخذ كل أمرئ ممن معه بترس ودرع وبيضة ومسلة (۱) وخمس ابر وخيوط كتان وبمخصف ومقراض ومخلاة وتليسه (٢)). (البلاذي، ١٩٠١، صفحة ٢١٤)

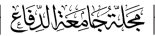
وكان عمر بن العزيز يكتب الى عماله الا يقبلوا من رجل له من العطاء مئه دينار الا فرس عربي ودرع وسيف ورمح ونبل (ابن سعد، صفحة ٥/٣٥١) ولعمل هذا الشرط الذي وصفه الخليفة عمر بن العزيز يبدو مقبولا؛ لأن من كان عطاؤه مائه دينار بمقدوره ان يجهز نفسه بما طلب منه. وفي مقابل ذلك فان من أصيب فرسه في الحرب فليس عليه شيء (أبو يوسف، ١٣٥٢هـ، صفحة ٤٧).ومن هلكت دابته بسبب الحرب او استهلاك سلحه عوض عنهما. (الماوردي، صفحة ٢٠١)

أما الأعراب من أهل البادية فلم يفرض لهم العطاء الالمن شارك منهم في حروب التحرير من اهل المدن والحواضر ويقول ابن سلام ((فأما دور الاعطية على المقاتلة واجراء الارزاق على الذرية فلم يبلغنا عن رسول الله (صلى الله عليه وسلم) ولا عن أحد الائمة بعده أنه فعل ذلك الا باهل الحاضرة الذين هم أهل الغناء عن الإسلام. (ابن سلام، ١٣٩٥هم، صفحة ٣٣٠)

وقد سال رجال من أهل البادية أبا عبيد بن الجراح ان يرزقهم فقال لهم: لا والله لا ارزقكم حتى ارزق اهل الحاضرة فمن أراد بحبحة الجنة فعليه بالجماعة فان يد الله على الجماعة (ابن سلام، ١٣٩٥هم، صفحة ٣٢٥). وورد عن عمر بن عبد العزين انه كتب الى أحد عماله: ان مر للجند بالفريضة وعليك باهل لحاضرة واياك والاعراب فانهم لا يحضرون محاضر المسلمين ولا يشهدون مشاهدهم (البلاني، ١٩٠١، صفحة فانهم لا يحضرون محاضر المسلمين ولا يشهدون مشاهدهم (البلاني، ١٩٠١، صفحة هذا عندنا ان يكونوا لم يروا لهم في الفيء حقا ولكنهم أرادوا ان لا فريضة لهم راتبه تجري عليهم من المال كاهل الحاضرة الذين يجامعون المسلمين على امورهم ويعينونهم على عدوهم بأبدانهم واموالهم او بتكثير سوادهم بأنفسهم وهم مع هذا اهل المعرفة بكتاب الله وسنة رسوله (صلى الله عليه وسلم) والمعونة على أقامه الحدود وحضور الأعياد والجمع وتعليم الخير فكل هذا الخلل قد خص الله بها اهل الحاضرة

<sup>(</sup>١) مسلة: ابره كبره او مخيط. ينظر: (ابن منظور، صفحة ٣٤٢/١١)

<sup>(</sup>٢) تسليه: وعاء من الخوص. ينظر: (ابن منظور، صفحة ٣٣/٦)



دون غيرهم، فلهذا نرى انهم اثروهم بالأعطية الجارية دون من سواهم. (ابن سلام، ١٣٩٥هـ) م١٣٩٥هـ، صفحة ٣٢٥)

لذلك لك لم يكن حصر العطاء باهل الحضر الا تأكيد للنهج الذي سار عليه الرسول (صلى الله عليه وسلم) والخلفاء من بعده بتشجيع العرب عل الهجرة الى الامصار والعيش حياة التمدن والتحضر والمساهمة في بناء كيان الامة العربية الإسلامية والنهي عن حياة البداوة وما فيها من عادات جاهلية.

### الارزاق:

والـرزق هـو مـا يعطـي للمقاتـل وعيالـه مـن المـواد العينيـة شـهريا أضـاف الى عطائـه السنوى وكان الخليفة عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) اول من امر للمقاتلة وعيالها بالرزق الشهري الثابت، ولكي يضع مقياسا ثابتا للرزق امر بجريب من الطعام (الحنطة)فعمن ثم خسر ثم شرد بزست ثم دعا ثلاثين رجيلا فاكلوا منها غذاءهم حتى شبعوا وفعل بالعشاء مثل ذلك عندئذ قرر الخليفة عمر بتخصيص جريبين من الطعام كل شهر ليكون رزقاً كل فرد، وقال: انا أجرينا عليكم اعطياتكم وارزاقكم في كل شـهر. (البـلاذي، ١٩٠١، الصفحـات ٤٤٦-٤٤٧) وعنـي الأُمويـون بتنظيـم الارزاق فأنشــأ زيــاد بن ابيه دار در الرزق في الطرف الشرقي من مدينة البصرة حيث كانت تخزن فيها الحبوب لتوزيعها على الناس، وكان توزيع الارزاق يجرى شهريا وغالبا ما يكون ذلك في شهر رمضان حيث يتمون الناس استعدادا للصيام. (العلى، ١٩٥٣م، صفحة ٣٥١) لقد كانت الحنطة هي المادة الرئيسة التي يعتمد عليها الناس في حياتهم المعيشية لذلك كانت الارزاق توزع من الحنطة غالبا فضلاً عن المواد الأخرى كالسمن والتمر، وفي سنة ٩٨هـــ/٧١٦م احتـل يزيـد بـن المهلـب دهسـتان(۱) والبحــيرة(۲) التــي كان يتحصــن بهــا الترك، فطالبه الجند بالأرزاق وكانت البحيرة منطقة تموين للأعداء وفيها اعداد كبيرة جدا من ظروف واكياس مملوءة بالقمح والشعير السمسم والعسل، ولصعوبة إحصاء وحصر ما في هذه الاكياس والظروف من المواد اقترح احد أصحاب يزيد ان يعلم على كل كيس او ظرف ما فيه من مواد ويدعو الجند ليأخذ كل منهم ما يريد ثم يثبت ما اخذ كل رجل من هذه الاكياس فاخذوا شيئا كثيرا (الطبري، صفحة ٦/٥٣٨).

<sup>(</sup>١) دهستان: مدينة مشهورة قرب خوارزم. ينظر: (ياقوت الحموي، صفحة ٤٩٢/٢).

<sup>(</sup>٢) البحيرة: جزيرة في بحر قزوين بينها وبين دهسان خمسة فراسخ ينظر: (الطبري، صفحة ٥٣٦/٦).

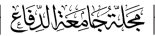
وفي خلافة هشام بن عبد الملك فتح الأمير مسلمة بن عبد الملك مدينة باب الأبواب في الرمينية وبني فيها مخازن للحبوب (الحنطة والشعير). (البلاذي، ١٩٠١، صفحة ٢٠٩) وبالنظر لكثرة انتاج القمح في تلك المناطق فقد أصبحت منطقة الباب المركزي لخزن الحبوب، فبعد ان تولى مروان بن محمد ثغر ارمينية في خلافة هشام وفتح كثير من مدنها فرض علل أهالي تلك المدن كميات كبيرة من الحنطة وجعلها في اهراء مدينة الباب لتامين ارزاق الجند (البلاذي، ١٩٠١، الصفحات ٢١٠-٢١١). وبسبب غنى الأقطار الاسلامية بالمنتوجات الزراعية وخاصة الحنطة والشعير وتوفر هذه المادة الحيوية فلم تنشأ للدولة اية مشكلة في توزيع الارزاق (العلي، ١٩٥٣م، صفحة ١٤٤٧). فضلاً عن ما يحصل عليه المقاتلون من غنائمهم.

#### الغنائم:

وهي ما يحصل عليه المقاتلون من العدو بعد المعركة من السلاح والمال والأمتعة والأسرى، وقد عرف ابن سلام الغنيمة بقولة: ((انه ما نيل من أهل الشرك عنوة أو قسرا—والحرب قائمة—فهو الغنيمة، التي تخمس ويكون سائرها لأهلها خاصة)) (ابن سلام، ١٣٩٥هـ، صفحة ٣٦١). لذلك فان الغنائم توزع على من اشترك فعلا في الحرب ولا يشاركهم فيها أحد.

أما خمس الغنيمة فكان يرسل الى الخليفة (ابن الاثير، الصفصات ٤/٣٩-٥٤٠) لصرفها عملا بالآية الكريمة: ((واعلموا ان ما غنمتم من شيء فان الله خمسه وللرسول ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل ان كنتم امنتم بالله وما أنزلنا على عبدنا يوم الفرقان يوم التقى الجمعان والله على كل شي قدير). (سورة الانفال، اية ٤١)

ونتيجة لحروب التحرير والمعارك الكثيرة اتي خاضها العرب مع أعظم امبراطوريات ذلك العصر وهم الفرس والروم، فقد وقعت بأيدي المقاتلين غنائم كثيرة من الأموال والكنوز والسلاح والأمتعة والأسرى فاعتبرت هذه غنائم حرب، وكانت توزع بعد انتهاء المعركة على من اشترك فيها فعلا، ولهذا فهي تختلف عن الفيء الذي كانت مواردة من الجزية والخاراج، وكذلك الأموال التي تؤخذ من المدن المفتوحة صلحا فهي تدخل في عطاء المقاتلين جميعا ممن اشترك في تلك المعركة فعلا او لم يشترك ولهذا فان غنائم الحرب كانت تدرعلى المقاتلين مبالغا واموالا كبيرة إضافة الى ما يحصلون عليه من العطاء.



وبعد دخول المسلمين المدائن وقعت بيدهم كنوز كسرى واموالهم أموال اتباعه فامر سعد تحمع هذه الاموال والكنوز فكان منها تاج كسرى وحليته وملابسة المنسوجة بالجواهر فقسم ذلك بين من شهد الوقعة بعد أن أخرج الخمس وبعث به إلى الخليفة عمر وكان من جملة الخمس بساط كبير منسوج بالجوهر بلغت مساحته ستين ذراعا في ستين فقطعه عمر وقسمه بين الناس فلم يقل ثمن القطعة الواحدة من عن عشرين ألف دينار (الطبري، صفحة ٢٢/٤).ويتبين اهتمام الخلفاء بتوزيع الغنائم وتوزيعا. وكانت قيمة الغنائم التي قسمت بعد المعركة جلولاء كبيرة جدا حتى أصاب الفارس تسعة الالف درهم وتسعة من الدواب (الطبري، صفحة ٤/٢٩) وفي ولاية سلم بن زياد على خراسان سنة ٦٨٠هـ/ ٦٨٠م بعث المهلب بن أبى صُفرة لقتال الـترك فاجتاح المسلمون معسكرهم وغنموا ما فيه فبلغ سهم الفارس الفيين واربعمائة والراجل الفا ومائتين. (اليعقوبي، صفحة ٢/٣٠٠) وأصاب المسلمون في فتوح خرسان وما وراء النهر على عهد قتيمة بين مسلم الناهلي غنائم كثيره اشتملت على تماثيل الذهب والفضية واللؤلـو (الطـبري، الصفحـات ٦/ ٤٧٥-٤٧٦). وبلغـت الغنائـم مـن الكثـرة حتـي ان قتيبـة رفض فداء أحد الأسرى من الترك عرض عليه خمسه الاف قطة حريب قيمتها الف الف درهم بعد أن علم أنه كان يهيج الترك على المسلمين قائلًا له: لا والله لا يروع بك مسلم ابدا فامر به فقتل (ابن الاثير، صفحة ٤/ ٢٩). ولما فتح قتيبة بايكند احدى مدن بخاري سنه ۸۷هـ/ ۷۰۰م غنم المسلمون من انية الذهب والفضة شي لم يصب احد مثله في خراسان ، وللدلالة على مقدار ما حصل عليه المقاتلون من هذه الغنائم انهم اشتروا السلاح والدواب وتنافسوا في حسن الهيئة والعدة حتى قصال الكميت الشاعر:

> ويوم بيكند لا تحصى عجائبه وما بخاراء مما أخطا العدد ووزع على الجند ما وجد في خزائن السلاح وآلات الحرب. (الطبرى، صفحة ٢/٤٣٢)

وكانت غنائم المعارك التي وقعت بأيدي العرب في افريقية بقيادة عبد الله بن سعد بن ابي سرح كبيرة جدا فبلغ سهم الفارس ثلاثة الاف دينار والراجل ألف دينار. (ابن عبد الحكم، ١٩٦٤م، الصفحات ٣٦-٣٧)

وشهدت ولاية موسى بن نصير على افريقية سقوط عدد كبير من المدن عنوة بيد العرب فحصلوا على غنائم كثيرة من الأموال والأسرى وحتى لقد بلغت خمس السبي ستين ألف. (ابن قتيبه، الصفحات ٢/٦٢-١٤) ولم يسمع بمثل ما حصل عليه العرب

من السبي في ولاية موسى، فلما تسامع الجند بفتوح موسى وكثرة الغنائم التي حصل عليها إخوانهم رغبوا في الخروج الى المغرب (ابن قتيبه، صفحة ٢/٧٢). وبلغ من كثرة السبي ان موسى خرج للقاء ابنة مروان الذي كان قد رجع من احدى غزواته فلما التقيا قال مروان لرجالة: مروا لكل من خرج مع والدي بوصيف او وصيفة .فقال موسى: مروا انتم لهم من عدي بمثل ذلك فرجع الناس كلهم بوصيف او وصيفه (ابن عذاري، الصفحات ٢/٣٤-٤٤).اما الغنائم التي حصل عليها الجند في الاندلس فلا يمكن حصرها، فقد كان الجند في ولاية موسى يمرون بالبقر والغنم فلا يلتفتون اليها (ابن عذاري، صفحة ٢/٢٢).وذكر رجل كان مع موسى في احدى غزواته انه رأى رجلين يحملان طنفسة منسوجه بالذهب والفضة والجوهر والياقوت فلما اثقلتهما انزلاها ثم حملا عليها بالفائس فقطعاها نصفين فأخذا نصفا وتركا الاخر قال: فلقد رأيت حملا عليها بالفائس مقطعاها نصفين فأخذا نصفا وتركا الاخر قال: فلقد رأيت (ابن قتيبه، صفحة ٢/٧٧). ولما رجع موسى بن نصير من الاندلس الى الشام حمل معه من كنوز الذهب والفضة والجوهر على مائه وثلاثين عجلة (ابن عذاري، صفحة معه من كنوز الذهب والفضة والجوهر على مائه وثلاثين عجلة (ابن عذاري، صفحة معه من كنوز الذهب والفضة والجوهر على مائه وثلاثين عجلة (ابن عذاري، صفحة الغنائم التي كان وايحصل عليها المقاتلون.

اما تقسيم الغنائم بين المقاتلين فكان يتم على أساس الأسهم، ويفضل الفارس على الراجل لما يبذله من جهد وعناء (الماوردي، صفحة ١٤٠). وتقسم الغنيمة بعد اخراج الخمس منها فيكون للراجل منها سهم واحد اما الفارس فكان يعطي لها اما ثلاث أسهم، سهم له وسهمان لفرسه (ابن عبد الحكم، ١٩٦٤م، الصفحات ٣٦-٣٧). او يعطي له سهمان سهم له وسهم لفرسه ولا يفرق عند تقسيم الغنائم بين متطوعة من الجند وبين أصحاب الديوان. (أبو يوسف، ١٣٥٢هـ، صفحة ١٩)

# المراجع

ابن عبد الحكم. (١٩٦٤م). فتوح افريقية والاندلس. (عبد الله انيس الطباع، المحرر) بيروت: دار الكتاب اللبناني.

أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب البصري الماوردي. (بلا تاريخ). الاحكام السلطانيه والولايات الدينيه. مصر: المطبعة المحمودية التجارية.



أبو جعفر محمد بن جرير الطبري. (١٩٦٩). تاريخ الرسل والملوك. (محمد أبو الفضل إبراهيم، المحرر) القاهرة: دار المعارف.

أبو عبد الله محمد المراكشي ابن عذاري. (بلا تاريخ). البيان المغرب في اخبار الاندلس والمغرب. (كولان ليفى بروفسال، المحرر) بيروت: دار الثقافة.

أبو عبد الله محمد بن عبدوس الجهشياري. (١٣٥٧هـ). الوزراء والكتاب. (مصطفى السقا، و اخرون، المحررون) القاهرة: مطبعة مصطفى البابى الحلبى.

ابي عبيد القاسم ابن سلام. (١٣٩٥هـ). الأموال. (محمد خليل هراص، المحرر) القاهرة: منشورات دار الفكر.

ابي محمد عبد الله بن مسلم ابن قتيبه. (١٣٧٧هـ). الامامة والسياسه. القاهرة.

احمد بن يحيى البلاذي. (١٩٠١). فتوح البلدان. القاهرة: شركه طبع الكتب العربيه.

احمد بن يعقوب بن واضح اليعقوبي. (١٩٣٩). تاريخ اليعقوبي. النجف.

بركات الكفراوي، و اخرون. (١٩٨٧). الاقتصاد المالي الإسلامي. بيروت: الدار الجامعيه.

تقي الدين احمد بن علي المقيريزي. (١٩١٣م). كتاب المواعظ والاعتبار في ذكر الخطط والاثار. القاهره.

شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت الحموي. (بلا تاريخ). معجم البلدان. بيروت: دار احياء البراث.

صالح احمد العلي. (١٩٥٣م). التنظيمات الاجتماعية والاقتصادية في البصرة وفي قرن الأول الهجري. بغداد: مطبعه المعارف.

عبد الرحمن الحضرمي ابن خلدون. (١٣١١هـ). المقدمة. مصر: المكتبه التجاريه الكبري.

عبد الرحمن بن عبد الله ابن عبد الحكم. (١٩٦١م). فتوح مصر والمغرب. (عبد المنعم عامر، المحرر) القاهرة: القسم التاريخي.

عبد العزيز الدوري. (١٩٥٠). النظم الاسلاميه. بغداد.

عز الدين علي بن احمد ابن الاثير. (١٣٨٥هـ). الكامل في التاريخ. بيروت.

محمد بن سعد بن منيع البصري ابن سعد. (١٣٧٧هـ). الطبقات الكبرى. بيروت: دار صادر.

محمد مكرم بن علي الافريقي المصري ابن منظور. (٢٠٠٣). لسان العرب (المجلد ٣). (عامر احمد حيدر، المحرر) بيروت: دار الكتب العلمية.

يعقوب بن إبراهيم أبو يوسف. (١٣٥٢هـ). الخراج (المجلد ٢). القاهرة: دار المعرفة.